## قواعد التعامل مع الشدائد

- القاعدة الأولى: (لست وحدك).
- القاعدة الثانية: (لا يقدر الله شيئا إلا
- الْقاعدة الثالثة: (جالب النفع ودافع الضرهو الله، فلا تتعلق إلا به)
- القاعدة الرابعة: (ما أصابك لم يكن ليخطئك ، وما أخطأك لم يكن ليصيبك) .
- القاعدة الخامسة: (اعرف حقيقة الدنيا
- القاعدة السادسة: (أحسن الظن

- القاعدة السابعة: (اختيار الله لك خير من اختيارك لنفسك).
- القاعدة الثامنة: (كلما اشتدت المحنة قرُب الفرج )
- القاعدة التاسعة: (لا تفكر في كيفية الفرج فإن الله إذا أراد شيئًا هيًّا له أسبابه بشكل لا يخطر على بال).
- القاعدة العاشرة: (عليك بدعاء من بيده مفاتيح الفررج).



## ( الفلق والناس ) في المعنى

- \* سورة «الطق» استعادة من الشرور الخارجية : الليل إذا أظلم ، القمر إذا غاب ،وهذان الوقتانٰ مظنة كثرة الشرور والساحرات اللاتى ينفخن في عقد السحر
- \* سورة «الناس» ، استعادة من الشرور الداخلية : من الوسواس وهو القرين ، والنفس الأمارة بالسوء إذا غفل المسلم .
- والشرور الداخلية أشد من الخارجية ؛ فالشرور الخارجية ممكن أن تبتعد عنها ، والشرور الداخلية ملازمة لا تنفك عنك
- - لذلك نستعيذ مرة في الفلق
  - وثلاث مرات في الناس: فأنت تقول في الفلق ( قل أعوذ
  - برب الفلق ) ثم تذكر المستعاذ
  - وفى الناس تقول (قل أعوذ





برب الناس ملك الناس إله الناس ) ثم تذكر المستعاد منه.

فمن يقرأ المعوذتين يُوقى بإذن الله من جميع الشرور الخارجية والداخلية . ومن عرف هذا المعنى تبيّن له سبب هده الفضائل الكثيرة التي حُشدت للمعوذتين.

القلبي يتعب ويشقى لمحبته غير الله. قد يعانى من مرض الغيرة القاتل، أو فقد الحبيب، أو خسارة هذه المحبة.. فينهار هذا الإنسان لأنه أعطى أكرم

القرن القراء ال

عندما أرى الله نبيه وخليله إبراهيم

عليه السلام أنه يذبح ابنه، لم يكنُ

المقصود منه فتل الابن.. بل ذبح التعلّق

وإثبات أن محبة الله في قلبه هي

الرقم واحد ، ولا أحد سواه يستحق

هذه المنزلة في قلب الإنسان سوى الله. وعندما يفقد الإنسان هذا التوازن

ما عنده لعبدٍ مثله. قد يستحقه و قد لا يستحقه، وإن استحقه فقد يعانى مرارة الفقد أو الفراق ........

اذبح كل تعلّق يعلو محبة الله.

# مثل الأخوة في الله

- \*\* قال تعالى: « .....قالَ إنِّي أَنَا أَخُوكَ فَلا تَبْتَئِسْ بِما كانُوا يَعْمَلُونَ (٦٩ )».سورة يوسف \*\* الأصل في الأخوة والصحبة في الله: أن
- يُذهب الأخ عن أخيه البؤس والحزن...
- ••• ما أجمل الحياة حين تضيق بك الدنيا فتجد فيها أخا " عزيزا" أو صديقا" حميما" يشاركك أحزانك ويُواسيك في
- ••• وأجمل من ذلك حين يُقاسمك الشراكة في العمل الصالح...
- \*\* قال تعالى: «وَاجْعَلْ لِي وَذِيرًا مِنْ أَهْلِي (٢٩) هَـارُونَ أَخِي (٣٠) اشْـدُدْ بِهِ أَزْرِي (٣١) وَأَشْرِكْهُ فِي أَمْرِي (٣٢) كَي نُسَبِّحَكَ كَثِيرًا (٣٣) وَنَذْكُرَكُ كَثِيرًا (٣٤)».
  - سورة طه
  - \*\* سُئل حكيم: كيف تعرف ود أخيك؟



فقال: يحمل همى، ويسأل عنى، ويسد خللی، ویغفر زللی، ویذکرنی بربی، فقيل له: وكيف تكافئه؟ قال: أدعوله بظهر الغيب..

\*\* قال ابن تيمية رحمه الله: مثل الأخوة في الله كمثل اليد والعين، إذا دمعت العين مسحت اليد دمعها، وإذا تألمت اليد بكت العين لأجلها...

# رجل عرف ربه

كان الرجل مريضا بمرض عضال لا يعرف له علاجا ،فكلما جلس فى مكان قال له الناس: رائحتك كريهة. ألا تستحم؟

وتردد على الأطباء وفحص الأنسف والحلق والحلق والأسنان واللثة والكبد والأمعاء..

وكانت النتيجة.. لا مرض في أى مكان بالجسد ولا سبب عضويا مفهوما لهذه الرائحة وكان يتردد على الحمام عدة مرات في اليوم ويغتسل بأغلى العطور فلا تجدى هذه الوسائل شيئا..

ولا يكاد يخرج إلى الناس حتى يتحوّل إلى قبر منتن يهرب منه الصديق قبل العدو.

وذهب يبكى لرجل صالح... وحكى له حكايته فقال الرجل الصالح: هذه ليست رائحة جسدك.ولكن رائحة أعمالك. فقال الرجل مندهشا: وهل للأعمال رائحة؟

فقال الرجل: تلك بعض الأسرار التى يكشف عنها الله الحجاب..

ويبدو أن الله أحبك وأراد لك الخير وأحب أن يمهّد لك الطريق إلى التوبة

- فقال الرجل معترفا: أنا بالحق أعيش على السرقة والاختلاس والربا وأزنى وأسكر وأقترف المنكرات.

- قال الرجل الصالح: وقد رأيت. فهذه رائحة أعمالك.

- قال الرجل: وما الحل؟ قال الصالح: الحل أصبح واضحا، أن تصلح أعمالك

وتتوب إلى الله توبة نصوحا. وتاب الرجل توبة نصوحا وأقلع عن جميع المنكرات ،ولكن رائحته ظلت كما هـى.. فعاد يبكى إلى الرجل الصالح.. فقال له الرجل الصالح: لقد أصلحت أعمالك الحاضرة، أما أعمالك

ولا خلاص منها إلا بمغفرة. - قال الرجل: وكيف السبيل إلى مغفرة؟

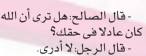
الماضية فقد نفذ فيها السهم..

- قال الصالح: إن الحسنات يدهبن السيئات فتصدق بمالك.. والحج المبرور يخرج منه صاحبه مغفور الذنوب كيوم ولدته أمه فاقصد الحج.. والله على نفسك بعدد أيام عمرك.

تصدق الرجل بماله وخرج إلى الحج.. وسجد في كل ركن بالكعبة وبكى بعدد أيام عمره.. ولكنه ظل على حاله تعافه الكلاب وتهرب منه الخنازير إلى حظائرها.. فآوى إلى مقبرة قديمة وسكنها وصمم ألا يبرحها حتى يجعل الله له فرجا من كربه.

وما كاد يغمض عينيه لينام حتى رأى في الحلم الجثث التي كانت في المقبرة تجمع أكفانها وترحل هاربة.. وفتح عينيه فرأى جميع الجثث قد رحلت بالفعل وجميع اللحود فارغة.. فخر ساجدا يبكي حتى طلع الفجر فمر به الرجل الصالح.. وقال له: هذا بكاء لا ينفع فإن قلبك يمتلئ بالاعتراض.. وأنت لا تبكي اتهاما لنفسك بل تتهم العدالة الإلهية في حقك.

- قال الرجل: لا أفهم.



- قال الصالح: بالضبط... إن عدل الله أصبح محل شبهة عندك.. وبهذا قلبت الأمور فجعلت الله مذنبا وتصورت نفسك بريئا.. وبهذا كنت طول الوقت تضيف إلى ذنوبك ذنوبا جديدة في الوقت الذي ظننت فيه أنك تحسن العمل.

- قال الرجل: ولكنى أشعر أنى مظلوم.

- قال الصالح: لو اطلعت على الغيب لوجدت نفسك تستحق عذابا أكبر ،ولعرفت أن الله الذى ابتلاك لطف بك.. ولكنك اعترضت على ما تجهل واتهمت ربك بالظلم.. فاستغفر وحاول أن تطهر قلبك وأسلم وجهك.. وضومك وصلاتك وتوبتك لم يسلم بعد.

- فال الرجل: كيف.. ألست مسلما؟

- قال الصالح: نعم لست مسلما، فالإسلام هو إسلام الوجه قبل كل شيء.. وذلك لا يكون إلا بالقبول وعدم الاعتراض والاسترسال مع الله في مقاديره وبأن يستوى عندك الله ورحمته في منعه كما تراه في عطائه، فلا تغتر بنعمة ولا لا يتخلف، وهو عادل دائما في على حرمان ،فعدل الله في كل ما يجريه من مقادير جميع الأحوال ورحمته سابغة في كل ما يجريه من مقادير ،فقل لا إله إلا الله ثم استقم.. وذلك هو الإسلام.



#### إبداعات

#### د. مصطفى محمود

- قال الرجل: إنى أقول لا إله إلا الله كل لحظة.

- قال الصالح: تقولها بلسانك ولا تقولها بقلبك ولا تقولها بموقفك وعملك.

- قال الرجل: كيف؟

- قال الصالح: إنك تناقش الله الحساب كل يوم وكأنك إله مثله.. تقول له استغفرت فلم تغفر لى.. سجدت فلم ترحمنى.. بكيت فلم تشفق على.. صليت وصمت وحججت إليك فما سامحتنى.. أين عدلك؟

وربت الرجل الصالح على كتفيه قائلا: يا أخى ليس هذا توحيدا.. التوحيد أن تكون إرادة الله هي عين ما تهوي وفعله عين ما تحب وكأن يدك أصبحت يده ولسانك لسانه.. التوحيد هو أن تقول نعم وتصدع بالأمر مثل ملائكة العزائم دون أن تسأل لماذا .. لأنه لا إله إلا الله .. لا عادل ولا رحمن ولا رحيم ولاحق سواه.. هو الوجود وأنت العدم.. فكيف يناقش العدم الوجود... إنما يتلقى العدم المدد من الوجود ساجدا حامدا شاكرا.. لأنه لا وجود غيره.. هو الإيجاب وما عداه سلب.. هو الحق وما عداه باطل

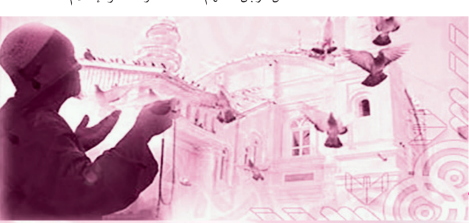
. فبكى الرجل وقد أدرك أنه ما عاش قط وما عبد ربه قط.

- قال الصالح: الآن عرفت فالزم.. وقل لا إله إلا الله.. ثم استقم.. قلها مرة واحدة من داخلك.

فقال الرجل: لا إله إلا الله. فتضوع الياسمين وانتشر العطر وملأ العبير الأجواء وكأن روضة من الجنة تنزّلت على الأرض.

وتلفت الناس.. وقالوا: من هناك؟.. من ذلك الملاك الذي تلفّه سحابة عطر؟

- قال الرجل الصالح: بل هو رجل عرف ربه



## أعظم لذة.. رؤية الله

عندما راودت امرأة العزيز يوسف عليه السلام وفضح أمرها سخرت منها نسوة المدينة.. فدعتهن وأعطت كل واحدة منهن سكينا وقيل أعطت كل واحدة تفاحة لتقطعها وعندما خرج عليهن يوسف عليه السلام أصابهن الذهول لدرجة أنهن قطعن أيديهن دون شعور بالألم أو نزول الدم!!

> ألهذا الحد كان يوسف جميلا !! لحظة من فضلك

استشعرها جيدا عيون شاخصة .. يد تجرح ... دم ينزف .. ولا ألم!! لشدة الجمال الذي يرونه أمامهن..

ما هذا !! إنه أمر مدهش حقا.. تفسير ما حصل أن أعينهن عندما تلذذت بمنظر جمال



يوسف تعطل الإحساس عندهن بكل شيء مؤلم .. نعم إنها اللذة.

ولا غرابة في ذلك فيوسف جعل الله له نصف جمال الكون..

عباد الله

عندما قالوا للجنيد صف لنا عباد الله قال: طاعة الله حلاوتهم وإلى الله حاجتهم ومع الله تجارتهم وحسن الخلق لباسهم والسخاء حرفتهم والعلم قائدهم والقرآن حديثهم والذكر همتهم والرضا راحتهم والعبادة كسبهم والنظر إلى الله تعالى منيتهم...

لكن بقى السؤال الأهم وهو الشاهد !! هذه اللذة التي حصلت عند رؤية من يملك نصف الجمال فكيف ستكون اللذة عند رؤية رب الجمال ومن خلق الجمال كله ؟؟

إن أعظم لذة خلقها الله هي رؤية وجهه الكريم وبالمقابل فإن أعظم عذاب أن تحرم من

ألم تقرأ (إنهم عن ربهم يومئذ لحجوبون). والله إنه ليس في هذه الدنيا كلها ما يستحق أن نخسر بسببه أعظم لذة.. رؤية الله ..

أأآه والله إن الكلمات لتعتذر عن وصف تلك اللحظة.. عندما ترى إلهك وخالقك الذي أوجدك من العدم.. إلهك الذي كنت تعبده لسنوات .. تناجيه في جوف الليل .. تخشاه في خلوتك.. تسجد له وتدعوه.. أخيرا ستراه ما أحمل تلك الساعة .

أسأل الله أن يجعلني وإياكم ممن يتنعمون برؤية وجهه الكريم بكرة وعشيا في الفردوس الأعلى من الحنة..

اللهم لا تحرمنا بذنوبنا لذة النظر إلى وجهك الكريم ..

## كيف أصبحت

### \*حينما سُئل ابن تيمية كيف

قال: بين نعمتين لا أدرى أيتهما أفضل إ

ذنوب قد سترها الله فلم يستطع أن يعايرني بها أحد من خلقة ومودة ألقاها في قلوب العباد لا يبلغها عملي.

#### \*وحينماً سُئل ابن المغيرة : يا أبا محمد كيف أصبحت ؟

قال: أصبحنا مغرقين بالنعم عاجزين عن الشكر يتحبب ربنا إلينا بالنعم وهو الغنى سبحانه ونتمقت إليه بالمعاصى ونحن له محتاجون

\*ولابن القيم قول جميل:

قال: لو رزق العبد الدنيا وما فيها ثم قال الحمد لله لكان إلهام الله له بالحمد أعظم نعمه من إعطائه له الدنيا .. لأن نعيم الدنيا يزول .. وثواب الحمد يبقى .

فاللهم ما أصبح بي من نعمة أو بأحد من خلقك فمنك وحدك لا شريك لك فلك الحمد ولك الشكر.

#### متى يا قلب تأنس بالصلاة ولا ترتاح فيها من شتات متى يا قلب تأنس بالصلاة.. أراك اليوم يا قلبي عجولا ... وتنسى عندها هم الحياة إلى اللذات تخشى من فوات أيُعقل أن تصلى كل حين .. وما أدركت ما تبغى ولكن .. وتغرق في بحار الأمنيات كبرت ولم تذق طعم الثبات فلا تدرى إذا صليت ماذا .. أتوق لأِن أصلى في خشوع .. وكم ركعت بذى الغداة

بحار الدنيا لا تطفىء جمرة من نار جهنم ..ولكن دمعة من خشية الله تحجبك عنها.

ما أغلى الدموع يصحبها الخشوع لتسكن الجوارح إلى درب الرجوع مافظ على حسناتك أكثر من أنفاسك فأنفاسك راحلة وحسناتك باقية والموفق والسعيد : هو الذي إذا توقفت أنفاسه لم تتوقف حسناته !! سافر أنت والآثار باقية ..فاترك وراءك ما تحيى به أثرك ..

# ما أغلى الدموع

وحتى في سجود السهو تسهو..

تصلى كى تريح النفس فيها..

فقل لى كيف تقبل لى صلاة

## أين نقطة الضعف في الاستعانة؟

لًّا تأتى تعمل العمل أول مرة، أو تدخل مكانا أول مرة، أو تتعامل مع آلةٍ أول مرة، ما هي المشاعر التي تكون عندك؟ ستشعر بالحكمة و البصيرة تحاه أمور كثيرة ؟

إذا تساءلت يوماً: لماذا حصل هذا القدر وفي هذا التوقيت؟

تكون الإجابة الأنه المقدم و المؤخر. قدّم المقادير كلها وكتبها في اللوح المحفوظ. لماذا تقدمت بعض الأمور؟ لأنه المقدم!

- يتقدم فلان صاحبك في مقاعد الدراسة ويتخرج وأنت تتأخر عن التخرج.

- يتزوج فلان الأصغر منك سنا وأنت لم تتزوج

- تذهب لقضاء معاملة فتتقدم على من معك وتتأخر أوراقهم.

- تبدأ العلاج فتستجيب له وتتقدم في الشفاء

وهم يتأخر شفاًؤهم. - يتقدم الأصغر منك سناً في العلم وتتقدم أنت في التُجارة والمال.

هو الله المقدم و المؤخر الذي يقدمك في أشياء ويؤخرك عن أشياء لحكم عظيمة تخفى عنك.

ثْق أن التقديم والتأخير يحمل في طياته الحكم العظيمة التي قد تعجز الجبال عن حملها الذلك لا تحزن ولا تيأس إن تأخر رزقك فالله .قد يكون أخر الرزق لكنه قدم لك نعما عظيمة لا تعد ولا

إن سنة التقديم والتأخير في الدراسة والوظيفة والزواج والذرية والتجارة والمشاريع والشفاء وفي الأرزآق عموماً.

هي أقدار مكتوبة ولا مهرب منها .فلا تكن ممن يتسخط على الله فالعارف بالله حين يقول: لماذا تأخر رزقى؟ يأتيه صوت في داخله يقول له: لأن الله هو المقدم و المؤخر لذا كان التأخير وهذا التأخر الذي يقض مضجعك يخفى في داخله ألطافا لاتعد ولا تحصى

ليس التأخر المؤلم هو تأخر الرزق فحسب بل الأشد إيلاماً تأخر العبد في سيره إلى الله، الله عز وجل .رفع الخلق بعضهم على بعض و نرى



فلانا متقدما في العلم وآخر متقدما في الصيام وفلانا متقدما في القرآن.

فمن الذي قدمهم ؟ ...الله جل في علاه المقدم وما قدمهم إلا لعلمه أنهم يستحقون هذا التقديم

يقول النووي في شرح مسلم: (يقدم من يشاء من خلقه إلى رحمته بتوفيقه ويؤخر من يشاء عن ذلك لخذلانه).

حينما يقدمك الله للطاعة ولما يحب فهذا من توفيقه وحينما يؤخرك فهذا من الخذلان ونعوذ بالله من الخذلان .

تأمل في حياتك وتأخيراتك و تقديماتك وتيقن أن الأمر به الحكمة والخير.

فلان يصلح له التأخر في الدراسة وفلان لا يصلح له إلا التقدم والسبق! فلان يصلح له التأخر في الزواج وفلان لا يصلح له إلا التقدم في الزواج ...فلانة يصلح لها التأخير في الإنجاب وفلانة لا يصلح لها إلا السبق في الإنجاب.

فلان يصلح له السبق في العلم والدعوة وفلان لا يصلح له إلا التأخر.

هذا هو آلله المقدم و المؤخر جلٍ في علاه ...نسأله أن ينور بصائرنا في كل تأخر وتقدم بحياتنا.

ضع هذان الاسمان نصب قلبك وعقلك ..عالج بهما مشاعرك و أفكارك عندما يهمك التقديم والتأخير ..ذكر نفسك كثيراً وكرِّر عليها أنه المقدم والمؤخر جل في علاه.

وستجد في تكرارك وإمعانك بهما شفاءً راقياً لروحك وقلبك ...هي مشاعر الخوف التي بُعدها يأتى طلب العون من الله.

مثال: لو دخلت مدرسة جديدة أو تُمَّ تعيينك في مكان لأول مرة، سيكون فيها طلب العون من الله، أما المرات التي بعدها فمع العادة والخبرة يَضْعف طَلبَك للعون!

أبسط مثال مشترك بيننا: لما أطبخ الطعام لأول مرة، هل مِثِل لما أكون طبخته مِرارًا وتكرارًا؟ الجواب: لا .

ففي المرة الأولى أقول: (بسم الله) و(أستعين بالله) لإنجاحها، لكن المتمرّس ماذا يفعل؟

يكون عنده مهارة، يعنى يصل لمشاعره ومهارته في هذا العمل، فالمَهارَة هذه تُضْعِف الاستعانة ..وكأنك تتصور أنك أنت بنفسك

حتى وأنت تتعامل مع أبنائك، دائمًا تقول الأم: لي ولد من الأولاد ليس مثل إخوانه، وكأني ما ربیته!

كأن عُمرى ما علّمته! اعلم أنّ الله ابتلاك في هذا من أجل أن تتأدّب وتعرف أنك لمّا علّمت الابن الأول وربيته، ما كانت قُواك التي تُربى ولا تُعلِّم، ولمّا أُعانك الله، أنكرت فضله ونسبته إلى نفسك! فربَّاك الله وأتى لك بولد مختلف (كل القوانين عنده غير مقبولة)

بعد خمسة أو أربعة أطفال ربيتهم، ، لماذا؟ أليس أنا نفسى الذى ربيت الأوائل؟

لا، لابد أن تفهم جيدا أنك لست أنت الذي ربيت الأوائل ولا أنت الذي تربى هذا، ما يربيهم

إذاً معنى هذا أنه لابد أن نعالج نقطة الضعف في قلوبنا

\* فكل شيء لك فيه خبرة، ستكون استعانتك فيه ضعيفة.

## لو أمكني إعادة تربية طفلي ثانية

لاستخدمت أصابعي في التلوين معه بدلا من استخدامها في الإشارة لأخطائه. لقلَّلت من تصحيح الأخطاء وأكثرت من اتصالی به

لقلَّلت من مراقبتي للساعة وحاولت أن ألحظه بعيني .

لقلّلت من اهتمامي بالمعرفة وعرفت كيف أهتم به أكثر.

لقلَّلتَ كثيرا من الرحلات وأكثرت من اللعب بالطائرة الورقية.

لتوقفت عن المعاملة بجدية وأكثرت من

لعدوت عبر الحقول وحدّقت في مزيد من النجوم .

لأكثرت من عناقي له وقلَّلت من العراك

لقلّلت من الحزم وأكثرت من تأكيدى لشيدت اعتزازه بنفسه أولا شم اهتممت

بتشييد المنزل. لقلّلت من تعليمي حب القوة له واهتممت بتعليمي قوة الحب.

ديان لومانز

## رن هاتفی مبشرأ برسالة

وسط غرقى في مشاغل الحياة رن هاتفى مبشرأ برسالة جديدة فتحتها فإذا هي من رقم غريب كتب فيها : بماذا تفكر

افتح المصحف على صفحه ٣٢٢ واقرأ الآية ١ قادني حب الفضول أن أترك كل شيء بين يديّ وأتجه نحو مصحفي وبكل شغف أسارع بفتحه.

## الفرج لا يأتى إلا بعد أن يصل الصبر إلى نهايته

كنت أتساءل: لماذا سكت نبى الله يعقوب عليه الصلاة والسلام على جريمة أولاده عندما عادوأ إليه بقمیص یوسف وعلیه دم کذب؟ خصوصا أنه لم يصدقهم عندما رأى القميص سليما دون تمزيق «بل سولت لكم أنفسكم أمرا»، ولماذا لم يذهب إلى موقع الجريمة ليبحث عنه كما يفعل أي أب في مثل هذا الموقف؟ بل لماذا لم يجبرهم على الاعتراف بما فعلوم بأخيهم؟ ولماذا اختار الطريق الأصعب: «فصبر جميل والله المستعان على ما

ثم عجبت من تكرار جوابه نفسه بعد سنوات طويلة عندما عاد إليه أبناؤه من مصر وقد نقص عددهم اثنين، وهما الأخ الأصغر الـذي حبسه عنده يوسف، والأخ الأكبر الذي أصر على البقاء في مصر خجلا من أبيه، فقال مرة أخرى «بل سولت لكم أنفسكم أمرا فصبر جميل».

وتبيّن لي أنه كان على يقين من نتائج صبره «عسى الله أن يأتيني بهم جميعا»، لكنه لا يكاشف أولاده بما في صدره مكتفيا بتوكله على الله «إنه هو العليم الحكيم».

عجبت أيضاً من إصراره على كتمان ألمه في قلبه، «وتولى عنهم»

عندما قال يعقوب: (واحاف ان بأكله الذئب) مقد يوسف ومقد عيداه لكنه حين قال (وافوض احرى إلى الله) عاد له پروسی واگاه وعیناه اللهم إني فوضت أمري إليك

> دون أن يطالبهم بالإفصاح عن شيء، «وقال يا أسفى على يوسف وابيضت عيناه من الحزن فهو

وأولاده يعجبون من صبره وطول أمله، فيتساءلون «تالله تفتأ تذكر يوسف» حتى تموت من الحزن؟ فيكتفى بالقول «إنما أشكو بثى وحزنى إلى الله وأعلم من الله ما لا

أدركتُ عند هذه الجملة الأخيرة أنه كان قد أوحى إليه، فلعل الله تعالى كان قد أمره بالسكوت منذ البداية، فكتم همه الكبير في قلبه سنوات طوالا، حتى فقد بصره من الحزن دونِ أن يشكو للناس بكلمة. أدركتُ أيضا أن ابنه يوسف قد

أوحى إليه منذ أن جعلوه في غيابة الجب، فعلم عندها أن وراء المكيدة حكمة إلهية ، وأنه سيأتي اليوم الذي ينفذ فيه الوعد «لتنبأنهم بأمرهم هذا وهم لا يشعرون»، فصبر أيضاً كصبر أبيه، وتحمل الأسر والفربة والسجن بضع سنين.

لم يخرج يعقوب للبحث عن ولده، ولم يحدّثنا القرآن عن طلبه من الله أن يدله عليه. ولم يعُد يوسف بعدما كبر وتمكّن إلى أهله، كما لم يحدثنا القرآن عن طلبه من الله أن يرشد أهله إليه.

كلاهما كان ينتظر ويصبر ويكتم، وكلاهما كان ينفذ أمر الله ويتابع وظيفته بهداية الناس وتبليغ الرسالة. وعندما جاء موعد كشف

- زحمة المرور، لأن هذا يعنى أننا

- النافذة المحتاجة للتنظيف

نستطيع أن نتحرك ونخرج من بيتنا.

والأواني التي في الحوض، لأن هذا

یعنی أننا نسكن فی بیت، بینما

- البيت غير النظيف بعد زيارة

- التعب الـذي نشعر به في نهاية

- المنبه الذي يوقظنا في الصباح

من أحلِى نوم، لأن هذا

يعنى أننا مازلنا على قيد

الحياة، ولنا فرصة

جديدة للتوبة

والعودة إلى الله.

الضيوف، لأن هذا يعنى أن لدينا

الملايين في العالم مشردون.

أصدقاء يحبوننا.

الحقيقة عاد ليعقوب بصره، وعاد ليوسف أهله، وطلب إخوته المغفرة، «وقال یا أبت هذا تأویل رؤیای قد جعلها ربى حقا».

وأخِذ يوسف يعدّد نِعم الله عليه «وقد أحسن بي إذ أخر جني من السجن وجاء بكم من البدو». وبدلا من الانتقام والشماتة بعد أن جلس على العرش وسجد إخوته بين يديه، لم يعاتب منهم أحدا ونسب الأمر كله إلى الشيطان «من بعد أن نزغ الشيطان بيني وبين إخوتي»، ولم يتساءل لماذا كان عليه أن يعانى سنوات طوالا مع أبيه، بل قال «إن ربى لطيف لما يشآء»، وأوكل كل شيء إليه «إنه هو العليم الحكيم»

وتابع تعداد النعم دون أن يلتفت إلى كل ما مر به من محن، «رب قد آتيتني من الملك وعلمتني من تأويل الأحاديث»، وكيف له أن يعاتب ربه أو يتذمر وهو تعالى «فاطر السموات والأرض»، بل أخذ يدعو بكل ضراعة وخشوع «أنت وليي في الدنيا والآخرة توفنى مسلما»، وزاد بكل تواضع «وألحقني بالصالحين».

أيقنتُ بعدها أن الأنبياء هم أشد الناس ابتلاء، وأنه لا بد أن يحيط أهل الضلال بالصالحين إلى درجة أن يبتلى الله أنبياء م بأبنائهم وإخوتهم، ووجدت الخطاب الإلهي يطمئن نبينا محمد صلى الله عليه وسلم بأن الأمر لن يختلف كثيرا في أمته، «وما أكثر الناس ولو حرصت بمؤمنين»، وفهمتُ أن الفرج لا يأتى إلا بعد أن يصل الصبر إلى نهايته .

«حتى إذا استيأس الرسل وظنوا أنهم قد كذبوا جاءهم نصرنا فنجى من نشاء»، وعندها تكون المهلة أيضا قد انتهت «ولا يرد بأسنا عن القوم المجرمين».

عجبتُ بعد كل هذا لمن ينفد صبره ويسأل عن عدل الله وحكمته، «ما كان حديثا يُفترى، ولكن تصديق الذي بين يديه»، ففي القرآن أجوبة على كل الأسئلة «وتفصيل كل شيء، وهدى ورحمة لقوم يؤمنون».

\*قسوة قلبك داءً، أخبرك خالقه أن لينه في تدبر كلامه: (ثم تلين جلودهم وقلوبهم إلى ذكر الله) ١ تقدم ..كن شجاعا وأمسك المصحف لقد بدأت العلاج.

د.عمرالمقبل

## الحمد لله على كل النعم

جلست في الحديقة العامة والدموع تملأ عينيّ ....كنت في غاية الضيق والحزن ، ظروفي في العمل لم تكن على ما يرام، بالإضافة إلى بعض المشاكل الشخصية الأخرى.

بعض من أمور حياتنا تدفعنا للتذمر فهيا بنا نتأملها في ضوء مختلف يدفعنا للشكر.....

فهيا بنا نشكر الله جل جلاله

أنانيتي وانشغالي في همومي .... فالولد كان ضريراً !! أخذت الوردة من يده، ثم احتضنته و شكرته بحرارة وتركته يتلمس طريقه وينادى

ونحمده لأجل:

- الضوضاء ، لأن هذا يعنى أننا اليوم، لأن هذا يعنى إن ربنا أعطانا الصحة لإتمام واجباتنا.



بعد عدة دقائق رأيت طفلاً مقبلاً

نحوى وهو يقول: "ما أجمل هذه

الوردة رائحتها جميلة جداً ". تعجبت

لأن الوردة لم تكن جميلة بل ذابلة

، ولكنى أردت التخلص من الطفل

؟". دهشت ولكنى أحسست أننى

لو رفضتها سيحزن ، فمددت يدى

وقلت: "سأحب ذلك كثيراً، شكراً ".

انتظرت أن يعطيني الوردة و لكن يده

و هنا أدركت ما لم أدركه بسبب

عاد الولد فقال: "هل تأخذينها

فقلت: "فعلاً ، جميلة للغاية ".

بقيت معلقة في الهواء